
KEHARMONIAN ANTARA MANUSIA, ALAM DAN PENCIPTA DALAM 
PERUBATAN MELAYU 

 
 
PENGENALAN 
 
Pandangan semesta merupakan antara elemen yang penting dalam usaha memahami 
pemikiran dan tingkahlaku sesebuah masyarakat. Pandangan semesta masyarakat 
adalah berkait rapat dengan fahaman dan kepercayaan yang membentuk kerangka 
pemikiran masyarakat. Berdasarkan penulisan Md Salleh Yaspar (1985), pandangan 
semesta membezakan kedudukan manusia dan alam serta menjelaskan hubungkait 
antara kedua-duanya.  Antara aspek atau isu yang berkaitan dengan pandangan 
semesta ialah bagaimana manusia melihat kepada alam persekitaran termasuk dirinya 
sendiri serta corak perhubungan antara dirinya dengan alam, manusia serta makhluk 
lain. Pandangan semesta Melayu adalah terhasil daripada kesatuan elemen yang 
mempunyai asal-usul yang berbeza iaitu animisme-dinamisme, Hindu-Buddha dan 
Islam.  Pandangan atau persepsi tersebut, jelas Werner (1986) turut mempengaruhi 
sistem perubatan lokal masyarakat Melayu. 

 
Sebelum kedatangan Islam, kepercayaan masyarakat Melayu adalah 

berasaskan kepada animisme dan dinamisme. Sistem kepercayaan animisme merujuk 
kepada kepercayaan bahawa setiap objek mempunyai jiwa, roh dan semangat yang 
mempunyai perwatakan yang tersendiri. Masyarakat Melayu turut mempercayai 
kewujudan roh ataupun makhluk halus yang mempunyai tenaga yang kuat dan mampu 
mempengaruhi kehidupan mereka. Berdasarkan kepercayaan terhadap jiwa, roh, 
semangat dan makhluk halus yang  menjadi asas kepada animisme ini lahirlah pantang 
larang dan kepercayaan kepada ‘ilmu-ilmu’ ataupun sihir yang melibatkan pemujaan 
terhadap roh bagi memperolehi bantuan, termasuklah bagi mengubati penyakit yang 
dihidapi masyarakat (Skeat, 1900).  Antara contoh pantang larang dalam masyarakat 
Melayu ialah larangan keluar dari rumah pada waktu senja kerana bimbang akan 
disorok hantu dan larangan menegur sesuatu yang aneh atau ganjil dalam hutan untuk 
mengelakkan daripada disampuk hantu (Wilkinson, 1957).  Berkait rapat dengan 
kepercayaan ini ialah kepercayaan kepada roh nenek moyang yang dapat dilihat 
melalui upacara sembahyang yang diambil daripada perkataan hyang yang boleh 
diertikan sebagai poyang @ moyang. Kepercayaan kepada roh nenek moyang atau 
hyang yang mempunyai tenaga kuat, luar biasa dan tidak terikat dengan hukum alam 
serta mampu pengaruhi kehidupan ini membawa kepada pemujaan roh untuk 
mendapat bantuan atau faedah (Nurdeng, 2010). Berdasarkan sistem kepercayaan 
dinamisme pula, masyarakat Melayu mempercayai bahawa tenaga yang ada dalam 
roh, jiwa dan semangat dalam diri manusia, haiwan, tumbuh-tumbuhan dan hidupan 
mampu memberikan kesan sama ada baik atau buruk kepada manusia. Kepercayaan 
dinamisme ini melahirkan magis iaitu penguasaan terhadap tenaga ghaib dengan 
perbuatan dan upacara tertentu yang dilakukan oleh pawang atau bomoh sehingga 
tenaga ghaib tersebut dapat digunakan untuk kepentingan sendiri atau kerugian kepada 
orang lain (Sharifah Sofiah et. al, 2003).  



Menurut Werner (1993), ciri-ciri animisme yang wujud dalam masyarakat Melayu 
turut wujud dalam kepercayaan Hindu-Buddha yang disebarkan secara meluas di 
kepulauan Melayu. Keserasian antara kepercayaan Hindu-Buddha dengan 
kepercayaan lampau masyarakat Melayu, jelas Nurdeng (2010), telah mempengaruhi 
penerimaan masyarakat Melayu khususnya golongan atasan terhadap kepercayaan 
tersebut. Mohtar (1979) berpendapat bahawa masyarakat Melayu melihat persamaan 
antara roh ataupun makhluk halus dengan dewa-dewa Hindu memandangkan kedua-
dua entiti ini bersifat ghaib, mempunyai kuasa sakti dan mampu menjelma dalam 
bentuk objek-objek seperti pokok, batu, bukit, pantai, sungai dan sebagainya. Menurut 
Maxwell (1883), Skeat (1900), Winstedt (1947) dan Endicott (1970), masyarakat Melayu 
menyeru dewa-dewa Hindu  seperti Siva ataupun Betara Guru, Kala, Seri Rama, 
Laksamana dan Krishna (Winstedt, 1947) bagi tujuan diagnosis penyakit, rawatan 
ataupun mengelakkan kemudharatan terutamanya pada zaman sebelum Islam. Ritual-
ritual keagamaan yang dijalankan, jelas Nurdeng (2010), banyak menggunakan jampi 
mantera bagi memuja dewa-dewa yang menjelma dalam bentuk objek-objek seperti 
batu, pokok, bukit dan sebagainya. Jampi mantera yang digunakan, tambah beliau, 
banyak mempunyai unsur ketuhanan Hindu dengan memasukkan perkataan ‘Om’ yang 
membawa maksud dewa yang dipercayai mempunyai kesaktian dan kuasa ghaib. 
Selain kegiatan ritual keagamaan yang memperlihatan pengaruh ketara agama Hindu, 
masyarakat Melayu turut dipengaruhi dengan konsep ‘Devaraja’ yang membesarkan 
raja-raja sebagai penjelmaan dewa-dewa. Kepercayaan ini membawa kepada 
keyakinan tentang wujudnya ‘daulat’ dan ‘ketulahan’ yang sering dikaitkan dengan raja-
raja Melayu.  ‘Ketulahan’ misalnya dikatakan menimpa rakyat atas tindakan mencabar 
kuasa atau ‘daulat’ raja-raja Melayu. Kesannya, timbullah penyakit seperti ‘kedal’ iaitu 
penyakit kulit yang tidak dapat dirawat yang sering dikaitkan dengan tindakan rakyat 
melanggar perintah raja-raja Melayu ataupun tidak bertindak mengikut norma-norma 
yang ditetapkan oleh masyarakat (Mohd Taib Osman, 1988: 154). 

Walaupun kedatangan Islam ke Tanah Melayu merubah agama masyarakat 
Melayu, Wilkinson (1906) mendakwa bahawa elemen kepercayaan animisme dan 
Hindu masih wujud khususnya pada zaman sebelum merdeka. Meskipun kegiatan 
pemujaan seperti puja pantai tidak lagi wujud dalam masyarakat Melayu, masih 
terdapat beberapa aspek pemujaan yang masih diamalkan khususnya oleh masyarakat 
Melayu Pantai Timur. Kajian yang dibuat oleh Azlina & Yusmilayati (2011) dan Mohd 
Luthfi (2011) menunjukkan bahawa  kepercayaan terhadap dewa-dewa kayangan, 
penyeruan dan penjamuan semangat atau roh masih dapat dilihat dalam proses 
diagnosis serta  rawatan ‘main puteri’ di Kelantan dan persembahan Mek Mulong.  
Dalam persembahan Mek Mulong misalnya, roh nenek moyang yang diberikan nama 
dewa seperti Dewa Kaca, Dewa Kesuma dan Dewa Kesakti diseru dan dijamu bagi 
melindungi diri daripada bencana dan mengubati penyakit (Mohd Luthfi, 2011). 
Meskipun kepercayaan kepada roh, hantu, polong, pelesit dan sebagainya ini masih 
wujud, kepercayaan ini, jelas Syed Husin (1975) tidaklah bermaksud bahawa 
masyarakat Melayu menafikan kekuasaan Allah. Malah, kepercayaan mereka terhadap 
elemen animistik, jelas Nurdeng (2010) dirasionalkan dengan keyakinan bahawa kuasa 
Allah adalah mengatasi segala jelmaan jin dan syaitan yang ingin merosakkan dan 
memudharatkan manusia. Justeru, dapat disimpulkan bahawa kepercayaan lampau 



tidak dibuang keseluruhannya dalam masyarakat Melayu tetapi diintegrasi dengan 
ajaran Islam agar ia dapat diterima dan dipraktikkan sehingga ke zaman.  

 

KEHARMONIAN ANTARA MANUSIA DAN ALAM DALAM PERUBATAN MELAYU 

 

Alam menurut pemahaman Melayu terbahagi kepada dua iaitu mikro kosmos iaitu diri 
manusia sebagai alam yang kecil yang meliputi fizikal, akal, roh, semangat dan lain-lain 
serta makro kosmos yang meliputi alam sekitar dan alam ghaib (Muhammad ‘Uthman 
El-Muhammady, 2001). Keadaan ini, jelas Pisol (2013), diungkapkan dengan jelas oleh 
Syeikh Nuruddin dalam kitab Bustan al-Salatin seperti berikut: 

Maka adalah wujud insan itu bernama alam kabir, bumi dan langit dan barang yang ada 
antara keduanya itu bernama alam soghir. Dan kejadian insan itu terlebih baik daripada 
semesta sekalian dari kerana terhimpun dalamnya segala barang yang ada dalam langit 
dan bumi. 

          (Syeikh Nuruddin, t.t: 94 dipetik dalam Pisol, 2013)   

Dari perspektif agama pula, alam merupakan ciptaan Tuhan yang mengandungi nilai 
spiritual bagi manusia yang ingin mendekatkan diri kepada Tuhan. Justeru, gesaan bagi 
manusia mengamati kejadian alam  adalah bertujuan bagi manusia mengenali bukan 
hanya ciptaan Tuhan tetapi juga Penciptanya. Berdasarkan pemahaman agama, setiap 
sumber alam yang digunakan perlulah mengambilkira setiap aspek kepenggunaannya 
bagi mengelakkan pembaziran dan juga kemusnahan kepada alam. Ini adalah selaras 
dengan firman Allah di dalam al-Quran yang bermaksud: 

Telah timbul berbagai kerosakan dan bala bencana di darat dan di laut dengan sebab 
apa yang telah dilakukan oleh tangan manusia; kerana Allah hendak merasakan 
mereka sebahagian dari balasan perbuatan buruk mereka, supaya mereka kembali 
(insaf dan bertaubat). 

(surah al-Rum: ayat 41) 

Falsafah penggunaan alam, jelas Zainal Kling (1995) ialah Allah mencipta alam untuk 
manfaat manusia. Justeru, paradigma Melayu adalah mesra alam dan mementingkan 
keseimbangan.  

 

Pemikiran saintifik dan teknik perubatan Melayu terhasil dari permerhatian, kajian 
dan pembelajaran dari alam.  Menurut Zhari & Norhayati (1995), flora dan fauna seperti 
akar kayu, hempedu gajah, lemak landak dan tulang sotong merupakan antara unsur 
alam yang popular dalam masyarakat Melayu. Bahan-bahan perubatan yang digunakan 
oleh masyarakat Melayu ini adalah berkait rapat dengan pandangan semesta dan juga 
persekitaran mereka. Justeru, pemilihan flora misalnya dibuat dengan penuh ketelitian 
dan tidak hanya terhad kepada penggunaan daunan bagi memperlihatkan kelebihan 
setiap aspek tumbuhan termasuklah buah, biji, kulit dan akar yang setiap satunya 



mempunyai khasiatnya yang tersendiri bagi mengubati penyakit (Abdul Razak, 2006). 
Bagi memastikan keberkesanan rawatan, tumbuhan ubat dipetik atau diambil pada 
masa-masa tertentu dengan memberikan tumpuan yang khusus terhadap perubahan 
musim memandangkan bahan aktif tumbuhan bukan hanya berubah mengikut keadaan 
tanah dan iklim tetapi turut berubah mengikut musim. Malah, umur dan kematangan 
tumbuhan turut diambil kira bagi memastikan mutu dan nilai kandungan aktif adalah 
terjamin (Faisal @ Ahmad Faisal & Nurul Wahidah, 2012). 

 

Setiap masyarakat mempunyai sistem perubatan dan cara pengubatan yang 
tersendiri kesan pengaruh lingkungan alam dan persekitaran serta kepercayaan dan 
budaya yang diwarisi.  Pengetahuan perubatan Melayu yang telah digunakan serta diuji 
keberkesanannya sejak turun temurun misalnya memperlihatkan fokus kepada 
hubungan timbal balik antara manusia dan alam serta penyesuaian kepada 
persekitaran bagi mewujudkan keharmonian dan keseimbangan. Kepercayaan bahawa 
‘setiap penyakit pasti ada ubatnya’ misalnya bukan hanya mendorong kepada kajian 
tentang khasiat perubatan dari alam tetapi juga kajian terhadap unsur-unsur ghaib, 
mistik serta magis bagi mewujudkan keseimbangan dan keharmonian. Konsep 
keharmonian dalam perubatan Melayu meliputi unsur-unsur dalam badan, sesama 
manusia dan juga antara manusia dengan alam dan persekitaran. Dalam kitab Bustan 
al-Salatin misalnya disebutkan bahawa terdapat empat cairan atau humor utama dalam 
tubuh manusia iaitu darah, balgham, air hempedu kuning dan air hempedu hitam (Pisol, 
2013). Menurut Kitab Tib, unsur-unsur dalam badan manusia ini dikaitkan dengan 
empat anasir alam seperti tanah, air, api dan angin mempunyai perwatakannya yang 
tersendiri. Tanah contohnya dikatakan bersifat dingin dan kering manakala api 
mempunyai sifat panas dan kering (Hashim, 1990). Dalam konteks ini, jelas Fisol (2013: 
189): 

Keempat-empat anasir yang terdapat dalam badan manusia ini hanyalah simbol yang 
menggambarkan manifestasi alam tabii ini dalam tubuh insan dan bukan merujuk 
kehadiran anasir-anasir ala mini secara fizikal. Anasir-anasir ini penting kerana 
membawa sifat-sifat alam dalam diri manusia menerusi humor dan dengan ini 
mengharmonikan manusia dengan alam ini.  

Dalam hal ini, humor darah adalah bersifat panas dan lembap seperti air manakala 
humor air hempedu hitam adalah bersifat sejuk dan kering seperti sifat tanah. Hasil 
interaksi antara anasir-anasir ini, tambah Fisol (2013) menghasilkan temperamen atau 
pembawaan dan perangai yang unik bagi setiap individu.  

 

Selain keharmonian antara unsur-unsur dalam badan, keharmonian dalam 
persekitaran sosial seperti contohnya hubungan manusia sesama manusia serta 
makhluk lainnya turut ditekankan bagi mengelakkan timbulnya iri hati, dendam dan 
sebagainya yang mampu menekan perasaan dan menimbulkan pelbagai penyakit. 
Konsep keharmonian ini turut diperluaskan dalam konteks hubungan manusia dengan 
perawat bagi memastikan keberkesanan rawatan seperti Main Pueri. Dalam konteks 
Main Teri misalnya, terdapat tiga elemen asas pengubatan dalam upacara tersebut iaitu 



pertama, peralatan dan bahan yang digunakan untuk tujuan pengubatan; kedua, 
perbuatan dan tingkahlaku pengamal perubatan; dan ketiga, jampi yang dibaca oleh 
pengamal perubatan sewaktu proses pengubatan berlangsung. Peranan yang perlu 
dimainkan oleh pengamal perubatan sewaktu proses pengubatan ialah dengan 
menggabungkan kuasa yang ada pada alatan atau bahan-bahan yang digunakan untuk 
pengubatan dengan jampi bagi menyembuhkan penyakit. Menurut Aishah @ Eshah 
dan Abd Aziz (2012), alatan atau bahan yang sering digunakan oleh pengamal 
perubatan seperti ‘Bomoh Teri’ adalah daripada sumber alam yang ditakuti oleh 
makhluk ghaib dan dipercayai berupaya  meningkatkan keupayaan bomoh dalam 
mengubati penyakit.  Setiap satu bahan yang digunakan dalam Main Puteri dipercayai 
mempunyai falsafah dan pengertiannya serta tujuannya yang tersendiri. Beras kunyit 
misalnya secara simbolik dipercayai mempunyai ‘kualiti yang boleh menawarkan dan 
mengimbangkan unsur-unsur lain dalam alam sejagat termasuklah tubuh manusia’ 
manakala warna putih pada nasi membawa makna ‘kebersihan dan keikhlasan hati’ 
perawat dan juga pesakit (Aishah @ Eshah & Abd Aziz, 2012: 60-61).   Hubungkait 
antara psikologi dan kesihatan yang ditunjukkan oleh perubatan Melayu ini, jelas 
Hashim (1993) menunjukkan pengetahuan dan kearifan tempatan yang tinggi dan 
mampu dikagumi. 

 

Hubungan antara manusia dengan makhluk ghaib dan alam sekitar, jelas Mohd 
Taib Osman (1985) tidak hanya tertakluk kepada niat untuk memastikan bahawa 
hubungan yang harmoni terjalin berpandukan kepercayaan dan pegangan. Masyarakat 
Melayu, tambah beliau, turut mengaitkan manusia dengan alam sekitar dan juga alam 
ghaib dengan menisbahkan kuasa luar biasa kepada pemerintah. Justeru, istana 
sebagai pusat pemerintahan Melayu sering digambarkan sebagai ‘paku alam’ yang 
mempunyai hubungan dengan alam ghaib melalui jelmaan dewa Hindu dan 
perhubungan dengan ‘jin kerajaan’ yang menjaga istana raja-raja Melayu.  Dalam 
konteks bela kampung dan puja pantai pula, upacara ini dilihat turut berfungsi sebagai 
ekspresi simbolik masyarakat Melayu untuk mencari keharmonian antara mereka 
dengan alam dan juga masyarakat termasuk kuasa ghaib seperti roh dan semangat 
yang dianggap penting dalam masyarakat Melayu (Mohd Taib, 1985: 60, 69). 

 Perubatan Melayu bukan hanya memperlihatkan pengetahuan dan kearifan 
tempatan yang bersumberkan akumulasi pengetahuan dan pengalaman malah turut 
memperlihatkan pengaruh budaya-budaya asing dalam perubatan Melayu.  Selain 
konsep empat unsur yang dilihat mempunyai pengaruh perubatan Yunani dan Islam,  
masyarakat Melayu turut dikatakan mempercayai konsep ‘humor’ atau keseimbangan 
badan serta konsep ‘sejuk dan panas’ kesan pengaruh dan juga interaksi dengan 
bangsa Cina, India, Arab dan juga Orang Asli (Laderman, 1987; Manderson 1981). 
Berdasarkan kepercayaan ini, makanan, ubatan dan penyakit dibahagikan kepada 
beberapa kategori seperti ‘sejuk’ atau ‘panas’ mengikut ciri-ciri intrinsiknya atau 
kesannya kepada fizikal manusia.  

Menurut Hashim Awang (2010), tubuh manusia dikategorikan sebagai sejuk atau 
panas berdasarkan ciri-ciri fizikal yang ada pada mereka. Individu yang dikategorikan 
sebagai ‘panas’ misalnya dikatakan mempunyai rambut yang tebal, ikal dan hitam 



manakala tubuhnya berbau. Individu yang dikatakan ‘panas’ juga mempunyai sifat 
tergesa-gesa, kurang tidur, mempunyai hati yang keras, kuat dan berani serta kurang 
perasaan malu. Individu yang dikatakan ‘sejuk’ pula dikatakan memiliki rambut merah, 
kejur dan tidak terlalu tebal manakala tubuhnya tidak berbau, hatinya penakut dan 
pemalu. Penyakit, menurut pandangan masyarakat Melayu, boleh disebabkan oleh 
ketidakseimbangan elemen-elemen sejuk dan panas dalam badan. Melalui pemahaman 
ini, penyakit seperti campak,‘buah’ atau abses, barah dan juga penyakit yang 
disebabkan oleh gangguan makhluk halus misalnya adalah dianggap sebagai ‘panas’ 
dan lebih sesuai diubati dengan rawatan tradisional yang bersifat ‘sejuk’.  Berdasarkan 
pemahaman tersebut, pengambilan makanan dan ubat-ubatan perlu disesuaikan 
dengan keadaan fizikal, cuaca dan juga jenis penyakit yang dihidapi (Manderson, 1981; 
McKay 1981). Justeru, pengambilan makanan yang bersifat’ panas’ ketika cuaca panas 
atau ketika mengidap penyakit yang dianggap ‘panas’ adalah ditegah bagi 
mengelakkan kemudaratan pada badan.  

Berdasarkan ilmu perubatan Melayu tradisional, klasifikasi dan rawatan penyakit 
adalah ditentukan berdasarkan sumber penyakit tersebut. Menurut A. Samad (1980), 
penyakit menurut manuskrip perubatan Melayu adalah berpunca daripada angin, 
balgam, darah atau campuran darah dan angin. Angin menurut Hashim (2010) merujuk 
kepada udara yang membawa kotoran atau penyakit dan memasuki atau menyerap ke 
dalam badan melalui rongga-rongga badan seperti hidung, mulut dan liang roma. Istilah 
angin turut merujuk kepada gas yang berkumpul dalam perut atau urat dan juga jiwa 
serta perasaan. Punca penyakit, jelas A. Samad (1980), dapat diketahui dengan melihat 
kepada simptom-simptom yang dialami oleh pesakit. Sebagai contoh, penyakit yang 
dikatakan berpunca daripada angin menyebabkan pesakit mempunyai simptom-
simptom seperti badan gementar, mengalami pening kepala, tubuh menggeliat dan 
sakit pada kedua-dua rusuk dan perut. Sakit yang disebabkan oleh balgam pula akan 
menyebabkan pesakit mempunyai tanda-tanda seperti mengerang kerana kesejukan, 
hilang selera makan dan mengalami demam pada waktu pagi. Penyakit yang 
disebabkan oleh unsur-unsur natural ataupun tabie ini pada kebiasaannya dirawat 
dengan ubat-ubatan dari sumber alam ataupun bekam bagi mengeluarkan 
mengeluarkan ‘darah kotor’ dan ‘angin sejuk’ daripada badan (Mohd. Koharuddin, 
2003). Walau bagaimanapun, penyakit yang dipercayai disebabkan oleh unsur-unsur 
supernatural seperti sihir, makhluk halus dan kuasa luar biasa seperti Tuhan 
memerlukan kaedah rawatan yang berbeza. Berdasarkan pemerhatian Shamsul Amri 
(2001), wujud satu keadaan yang dikenali sebagai ‘hipokondria Melayu’ bila mana 
terdapat perbezaan sikap di kalangan masyarakat Melayu terhadap luka, lenguh, sakit 
dan bisa yang dianggap sebagai penyakit biasa, dengan demam, yang mungkin 
disebabkan oleh perlanggaran pantang larang pemakanan, secara sengaja atau tidak 
sengaja ‘mengganggu’ makhluk halus atau kesan perbuatan sihir yang dikenakan ke 
atas pesakit. Hal ini, tegas beliau, turut memberikan kesan terhadap pemilihan teknik 
rawatan bagi penyakit yang dihidapi.          

 

 



KEHARMONIAN ANTARA MANUSIA. ALAM DAN PENCIPTA DALAM PERUBATAN 
MELAYU 

Elemen asas pandangan semesta Melayu selepas menerima pengaruh Islam ialah 
kepercayaan kepada Allah dan keyakinan bahawa segala alam, termasuk alam dunia, 
alam arwah dan alam akhirat dicipta dan ditadbir oleh Allah. Sumber utama 
kepercayaan menurut Hashim Musa (2001) adalah wahyu. Teras utama pandangan 
semesta Melayu adalah Islam sebagai ad-deen yang mencakupi segala aspek 
termasuk konteks hubungan manusia dengan alam, makhluk dan Allah. Berdasarkan 
kajian yang dibuat oleh Roziah Sidik (2011), corak pemikiran perubatan yang dapat 
dilihat daripada manuskrip MSS 1292 Kitab Tib menunjukkan bahawa kepercayaan 
Islam yang menjadi anutan masyarakat Melayu memberikan kesan kepada aplikasi 
perubatan masyarakat khususnya pada awal abad ke-19 Ini dapat dilihat daripada 
penggunaan ayat-ayat al-Quran sama ada yang dipetik secara rambang, digabungkan 
dengan ayat-ayat al-Quran lainnya atau dicampurkan dengan ungkapan-ungkapan 
tertentu dalam doa. Contohnya ialah doa yang dibaca untuk mengubati penyakit 
muntah, sakit mata, barah, bisul, luka atau tumpah darah yang menggunakan ayat 137 
dari Surah al-Baqarah dan dicampur dengan ungkapan-ungkapan tertentu. Antara 
ungkapan-ungkapan yang digunakan ialah insyaAllah yang digunakan dalam rawatan 
sakit kepala, ya qadiya al- hajat yang digunakan dalam rawatan sakit pinggang dan ya 
ghafur yang digunakan untk mengubati pening kepala. Selain itu, terdapat juga kaedah 
perubatan yang menggunakan hadith (Mohd Koharuddin, 2003) dan bacaan-bacaan 
tertentu seperti contohnya bacaan ketika mengambil tumbuhan ubat yang dimulai 
dengan Basmalah dan diikuti dengan selawat, salam kepada Nabi Alias sebagai 
penjaga tumbuhan dan diakhiri dengan  Basmalah  (Hashim, 1996). Bacaan surah-
surah atau ayat-ayat tertentu turut diamalkan bagi mengubati penyakit. Contohnya ialah  
rawatan sakit dan kepala yang menggunakan surah al-Ikhlas dan gabungan ayat 66 
dari Surah Yasin dan ayat 111 dari Surah Taha bagi mengubati sakit mata (Roziah,  
2011). 

Hubungkait antara manusia, alam dan Tuhan dalam perubatan Melayu dapat 
dilihat dalam konteks ‘Huquq Allah’, ‘Huquq al-ibad’ dan ‘Huquq al-alam’ yang 
memperlihatkan ciri-ciri komprehensif perubatan Melayu yang mendapat suntikan dari 
Islam. Dalam konteks ‘Huquq Allah’ misalnya dapat dilihat pergantungan masyarakat 
Melayu kepada Allah dalam pengubatan seperti yang dapat dilihat daripada ungkapan 
‘afiat olehnya dengan tolong Tuhan seru sekalian alam’ (Roziah, 2011) manakala dalam 
konteks hubungan sesama manusia, penekanan diberikan kepada penunaian hak 
individu dan masyarakat (Wan Abdul Halim, 1993) terutamanya dalam memberikan 
bantuan dan sokongan ketika sakit. Aspek ‘Huquq al-Alam’ pula dapat dilihat daripada 
peranan manusia sebagai penjaga alam dan larangan daripada memusnahkan alam 
yang dilihat sebagai salah satu intipati ajaran agama (Mohd Nor, 1985).  

Berdasarkan kepercayaan dan pandangan semesta Melayu, konsep yang 
ditekankan dalam masyarakat Melayu ialah kesederhanaan yang meliputi fikiran dan 
tindakan dalam konteks hubungan manusia dengan alam, makhluk dan Tuhan (Abdul 
Halim & Md Shuaib, 1993). Konsep kesederhanaan ini ditekankan bukan hanya dalam 
pemakanan malah pergaulan dan kelakuan dalam konteks hubungan manusia dengan 



makhluk, alam dan Tuhan. Konsep ini dilihat penting dalam usaha mewujudkan 
keharmonian antara manusia sesama manusia, dengan alam dan juga Tuhan bagi 
mengelakkan kemudharatan dan juga bencana. Dalam konteks perubatan Melayu, 
konsep kesederhanaan dilihat penting dalam usaha mencegah penyakit. 
Kesederhanaan pada makanan misalnya mampu bertindak sebagai ‘ubat yang terlebih 
utama daripada sekalian ubat’ dengan mengamalkan makan dan minum hanya ketika 
lapar dan dahaga serta berhenti sebelum kenyang (Abdul Samad, 1983: 12).  

 

Kedatangan Islam, seperti yang telah dibincangkan sebelum ini, tidak bermakna 
bahawa kepercayaan lampau telah dibuang keseluruhannya dalam masyarakat Melayu 
tetapi diintegrasi dengan ajaran Islam agar ia dapat diterima dan dipraktikkan sehingga 
ke zaman moden (Mohd. Taib, 1977). Hal ini dapat dilihat melalui amalan berjamu yang 
masih diamalkan oleh masyarakat Melayu Islam Pantai Timur sewaktu upacara Main 
Pueri. Antara bahan yang digunakan sewaktu upacara tersebut ialah bertih yang 
dikaitkan dengan makanan nabi-nabi dan juga kemenyan yang dipercayai mempunyai 
aroma yang mampu ‘memanggil malaikat untuk turut serta dan membawa bomoh terus 
kepada Tuhan- Allah’ (Aishah @ Eshah & Abd Aziz, 2012: 60, 62). Meskipun kedua-dua 
bahan ini merupakan sebahagian daripada persembahan kepada makhluk ghaib, 
amalan ini seolah ‘disucikan’ dengan niat mendekatkan diri kepada Tuhan, Nabi, 
Malaikat, wali dan sebagainya bagi tujuan mendapatkan bantuan sewaktu proses 
rawatan berlangsung. Integrasi antara kepercayaan yang disandarkan kepada Islam ini 
dengan kepercayaan animism dan juga Hindu turut dapat dilihat dalam amalan 
menjamu makhluk ghaib yang mempunyai cirri-ciri anismisme dan juga penggunaan 
kelapa yang dipercayai sebagai ‘buah ajaib’ yang mempunyai ‘tiga mata’ yang secara 
simboliknya memiliki unsur-unsur pencipta, pelindung dan juga pemusnah yang 
dikaitkan dengan triniti Hindu iaitu Brahman, Vishnu dan Shiva (Aishah @ Eshah & Abd 
Aziz, 2012: 62). Meskipun terdapat unsur-unsur percampuran antara perubatan Melayu 
dengan kepercayaan animism, Hindu dan Islam, proses Islamisasi perubatan Melayu 
dapat dilihat khususnya dalam rawatan sihir seperti sihir pendinding diri, ilmu hitam dan 
sihir penyembuh yang menggunakan ayat-ayat al-Qur’an dan doa bagi menggantikan 
jampi serapah yang telah sebati dalam masyarakat Melayu (Haliza Mohd Riji, 2005). 

  

KESIMPULAN 

Secara keseluruhannya, dapat dirumuskan bahawa perubatan Melayu adalah didasari 
kepercayaan, ilmu dan juga amalan yang berhubungkait dengan keharmonian hidup 
secara keseluruhan. Pemikiran Melayu mempunyai asas agama di samping ilmu sains 
logikal dan empirikal berteraskan pengamatan dan kajian terhadap alam dan manusia. 
Meskipun melalui proses evolusi dan transformasi kesan asmimilasi dan interaksi 
dengan pelbagai budaya, perubatan Melayu masih mengekalkan ciri-ciri holistik yang 
menekankan aspek fizikal dan spiritual bukan hanya dalam diagnosis dan pengubatan 
malah juga pencegahan. Antara faktor pengekalan perubatan Melayu tradisional dalam 
masyarakat hingga ke zaman moden ini ialah elemen keharmonian antara manusia, 
alam dan Tuhan yang melengkapkan perubatan Melayu sebagai perubatan yang 



menyeluruh dan merangkumi setiap aspek kehidupan. Hubungan erat masyarakat 
Melayu dengan alam yang terikat dengan penerangan yang bersifat magis dan 
supernatural kekal mendominasi pemikiran perubatan Melayu meskipun telah 
menerima pengaruh agama yang berbeza. Kewujudan unsur-unsur ghaib seperti hantu, 
syaitan, jin dan sebagainya masih dilihat sebagai faktor spiritual dalam etiologi penyakit 
dan keuzuran serta diberikan kerasionalan yang membenarkan kepercayaan dan 
fahaman sehingga ke zaman moden.  Meskipun begitu, kebergantungan kepada Tuhan 
dilihat sebagai elemen utama yang menghubungkan manusia dan alam bagi 
mewujudkan hubungan tiga hala yang berasaskan manusia, alam dan Pencipta yang 
saling menentukan sistem etiologi masyarakat Melayu.  

 

RUJUKAN 

Abdul Halim Othman & Md. Shuaib Che Din. (1993). Sifat Kesederhanaan. Dalam 
Abdul Halim Othman (Ed), Psikologi Melayu.  Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan 
Pustaka. 

Abdul Razak Abdul Karim. (2006). Analisis Bahasa dalam Kitab Tib Pontianak. Kuala 
Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka. 

Aishah @ Eshah Haji Mohamed & Abd Aziz Haji Bidin. (2012). Tumbuhan dalam 
Upacara Pembomohan: Kes Main Teri di Kelantan. Geographia Malaysian Journal 
of Society and Space, 8 (4), 56-63. 

A.Samad Ahmad. (1980). Warisan Perubatan Melayu. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa 
dan Pustaka. 

Endicott, Kirk Michael. (1970). An Analysis of Malay Magic. Oxford: Clarendon Press. 
Azlina Musa & Yusmilayati Yunos. (2011). Simptom-simptom Penyakit dalam Main Teri: 

Satu Kajian Kes di Kampung Pasir Mas. Jurnal Melayu, 8, 233-249. 
Haliza Mohd Riji. (2005). Prinsip dan Amalan dalam Perubatan Melayu. Kuala Lumpur: 

Penerbit Universiti Malaya. 
Hashim Awang. (1990). Family-based Popular Health Culture in a Malay Village in 

Kelantan, Peninsula Malaysia. Tesis Ph.D, University of Hawaii. 
Hashim Awang. (1993). Asas dan Falsafah Perubatan Melayu. Dalam Azizan 

Baharuddin (Ed), Perubatan dan Kesihatan di Kalangan Orang Melayu. Kuala 
Lumpur: Akademi Pengajian Melayu. 

Hashim Awang. (1996). Prinsip Asas Perubatan Melayu. Dewan Budaya. Kuala 
Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka  

Hashim Awang. (2010). Penyakit dalam Kitab Tib Melayu: Manifestasi Pemikiran 
Melayu tentang Perubatan’. Dalam A.Aziz Deraman (Ed), Peradaban Melayu 
Timur Laut: Memperkasakan Warisan Persuratan Melayu (hlm 40-62). Kuala 
Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka. 

Hashim Musa. (2001). Merekonstruksi Tamadun Melayu Islam: Ke Arah Pembinaan 
Sebuah Tamadun Dunia Alaf Baru. Kuala Lumpur: APMUM 

Laderman, Carol Ciavati. (1987). Destructive Heat and Cooling Prayer: Malay 
Humoralism in Pregnancy, Childbirth and the Postpartum Period. Social Science 
and Medicine, 25(4), 357-65.  



Manderson, Lenore. (1981). Roasting, Smoking and Dieting in Response to Birth: Malay 
Confinement in Cross-Cultural Perspective. Social Science and Medicine, 15B(4), 
509-20. 

Maxwell, W. E. (1883). Shamanism in Perak, Journal of Straits Branch of Royal Asiatic 
Society, 12, 222-32. 

Mohamad Luthfi Abdul Rahman. (2011). Mek Mulong: Antara Persembahan dan Ritual 
Perubatan di Malaysia. Sosiohumanika, 4(1), 93-110. 

Mohd Taib Osman. (1985). The Traditional Malay Socio-Political World-View. Dalam 
Mohd Taib Osman (Ed), Malaysian Worldview. Singapore: Institute of Southeast 
Asian Studies. 

Mohd Taib Osman. (1988). Bunga Rampai: Aspects of Malay Culture. Kuala Lumpur: 
Dewan Bahasa dan Pustaka. 

Mohd Taib Osman. (1989). Malay Folk Beliefs: An Integration of Disparate Element. 
Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka. 

McKay, David A. (1971). Food, Illness and Folk Medicine: Insights from Ulu Trengganu, 
West Malaysia. Ecology of Food and Nutrition,1, 67-72. 

Md Salleh Yaspar. (1985). The World-view of Peninsular Malaysian Folk-Tales and Folk 
Drama. Dalam Mohd Taib Osman (Ed), Malaysian World-view. Singapore: Institute 
of Southeast Asian Studies 

 Mohd Koharuddin Mohd Balwi. (2003). Ketamadunan Melayu dan Sains: Satu Analisis 
Awal ke atas Pencapaian Masyarakat Melayu dalam Bidang Sains. Jurnal 
Teknologi, 39 (E),  47-61. 

Mohd Nor Ngah. (1985). Islamic World-view of Man, Society and Nature among the 
Malays in Malaysia. Dalam Mohd Taib Osman (Ed), Malaysian World-view. 
Singapore: Institute of Southeast Asian Studies 

Muhammad ‘Uthman El-Muhammady. (2001). Kosmologi pada Para Fuqaha dan Ulama 
Sufiah. Dalam Yaacob Haron (Ed), Pemikiran Melayu dalam Kosmologi Melayu 
(hlm 10-22).  Kuala Lumpur: APMUM. 

Nurdeng Deuraseh. (2010). Pandangan Semesta Masyarakat Melayu Perspektif 
Perubatan Tradisional. International Journal of Social Policy and Society, 7, 80-89. 

Roziah Sidik @ Mat Sidik. (2011). Corak Pemikiran Perubatan Penulis Manuskrip dalam 
MSS 1292 Kitab Tibb. Dalam  Azmul Fahimi et al, Prosiding Nadwah Ulama 
Nusantara IV: Ulama Pemacu Transformasi Negara (hlm 410-413). Bangi: Jabatan 
Pengajian Arab dan Tamadun Islam. 

Shamsul Amri Baharuddin. (2001). The Role of the Behavioural Sciences in Medicine: 
Anthropology and Medicine. Dalam Shamsul Amri Baharuddin (Ed), Social 
Anthropology of the Malays (hlm 174-179). Bangi: Penerbit Universiti Kebangsaan 
Malaysia. 

Sharifah Sofiah Atiqah Syed Ibrahim et al. (2003). Pengaruh Bomoh Dalam Masyarakat 
Melayu. PEMIKIR, 107-131. 

Skeat, Walter William. (1900). Malay Magic: Being an Introduction to the Folklore and 
Popular Religion of the Malay Peninsula. New York: The Macmillan Company. 

Syed Husin Ali. (1975). Malay Peasant Society and Leadership. Kuala Lumpur: Oxford 
University Press. 



Wan Abdul Halim Othman. (1993). Hubungan Kekeluargaan dalam Masyarakat Melayu. 
Dalam Abdul Halim Othman (Ed), Psikologi Melayu.  Kuala Lumpur: Dewan 
Bahasa dan Pustaka. 

Werner, Roland. (1986). Bomoh/Dukun: The Practices and Philosophies of the 
Traditional Malay Healer. Berne: Institute of Ethnology, University of Berne. 

Werner, Roland. (1993). Transcultural Healing: The Whole Human: Healing Systems 
under the Influence of Abrahamic Religions, Eastern Religions and Beliefs, 
Paganism, New Religions, and Mixed Religious Forms. Kuala Lumpur: Penerbit 
UM. 

Wilkinson, Richard James. (1906). Malay Beliefs. London: Luzac & Co. 
Wilkinson, Richard James. (1957). Malay Customs and Beliefs. Journal of Malaysian 

Branch of Royal Asiatic Society,  4, 30-34. 
Winstedt, R.O. (1947). The Malays: A Cultural History. Singapore: Kelly & Walsh.  
Zainal Kling. (2000). Manusia Melayu, Alam dan Tamadunnya dalam Globalisme dan 

Patriotisme. Dalam Abd Latif Abu Bakar (Ed), Sastera Melayu: Kumpulan Makalah 
Hari Sastera 1995. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka. 

Zhari Ismail & Norhayati Ismail. (1995). Ubat-ubatan Melayu Tradisi Masa Kini dan 
Prospek pada Masa Hadapan. Dalam Ismail Hussein (Ed), Tamadun Melayu. 
Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka 

 
 
 
 
 
 
 


	Werner, Roland. (1993). Transcultural Healing: The Whole Human: Healing Systems under the Influence of Abrahamic Religions, Eastern Religions and Beliefs, Paganism, New Religions, and Mixed Religious Forms. Kuala Lumpur: Penerbit UM.

